
RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

51 

 

REFLEXÕES SOBRE A PRÁTICA DA CARIDADE ENTRE  

OS CRISTÃOS, PAGÃOS E JUDEUS 

 

Gilvan Ventura da Silva1 

Universidade Federal do Espírito Santo 

http://lattes.cnpq.br/0104906936908227 

 

Resumo:  Neste artigo, temos por finalidade refletir sobre o caráter inovador do 

exercício da caridade pelos cristãos em comparação aos judeus e aos pagãos.  Para 

tanto, partimos da hipótese segundo a qual o cristianismo foi responsável por 

introduzir, no contexto da cidade antiga, uma autêntica inovação no que diz 

respeito ao cuidado com os pobres e desvalidos.  Em primeiro lugar, pelo fato de 

conferir a esse cuidado uma dimensão universal, independente do fato de os 

assistidos gozarem ou não do estatuto de cidadania.  Em segundo lugar, por tornar 

a caridade um importante requisito para a correta observância de preceitos de 

natureza religiosa.  E em terceiro lugar, por investir em toda uma infraestrutura 

caritativa (asilos, hospedarias, hospitais, leprosários) que desempenhará um papel 

fundamental dentro do processo de cristianização do Império Romano.   

 

Palavras-chave: Caridade; Império Romano; Cristianismo; Paganismo; Judaísmo.  
 

Abstract: In this article, we intend to discuss the level of innovation represented 

by the conception of Christian charity in comparison with the Jew and Pagan 

standpoints.  Therefore we sustain that Christianity brought about an authentic 

turning point regarding the assistance of the poor within the ancient city.  Firstly, 

because the Christians conceived such assistance as a universal task, independent 

of the juridical or political condition of whom was assisted.  Secondly, because 

charity was converted first and above all into a matter of religion.  Finally, because 

the Christians invested a great deal of resources in the building of a wide charitable 

infrastructure (inns, hospitals, leprosaria) which will play quite an important role 

during the process of Christianization of the Roman Empire.  

 

Key-words: Charity; Roman Empire; Christianity; Paganism; Judaism.  

 

 

               

              Não obstante a extrema diversidade daquilo que por vezes denominamos, 

no singular, como “sociedade romana”, uma sociedade absolutamente plural e 

atravessada, em todos os níveis, por uma profusão de línguas, credos e culturas, é 

inegável que um dos elementos responsáveis por conferir certa unidade a esse 

mosaico era o peso da tradição grecorromana, que possuía como espinha dorsal a 

paideia, a cultura da elite convertida em um diapasão do próprio estatuto de 

humanidade (a humanitas).  Assim, quando refletimos sobre  o lugar ocupado pelos 

pobres dentro da estrutura social do Império, é impossível não ter como referência 

                                                 
1 Professor de História Antiga da Universidade Federal do Espírito Santo.  Doutor em História pela 
Universidade de São Paulo.  Atualmente desenvolve o projeto “Cidade, cotidiano e fronteiras religiosas 
no Império Romano: João Crisóstomo e a cristianização de Antioquia (séc. IV d.C.)” com financiamento 
do CNPq. 

http://lattes.cnpq.br/0104906936908227


RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

52 

 

os valores e concepções dos gregos e romanos sobre o assunto, pois serão estes 

mesmos valores e concepções que orientarão amiúde a atuação das autoridades 

públicas.  De um modo geral, excetuando-se os autores filiados a algumas 

correntes filosóficas surgidas na época helenística, como o estoicismo e o cinismo, 

para quem a verdadeira sabedoria repousava na frugalidade dos costumes e na 

rejeição à riqueza, a cultura clássica nunca atribuiu à pobreza  um valor positivo ou 

fez dela um requisito da práxis religiosa.2  O homem antigo, decerto, sabia avaliar 

os inconvenientes da existência, na cidade, de uma disparidade muito acentuada 

entre ricos e pobres, um prenúncio de stasis, de desarmonia do corpo social.  Tanto 

que a partir do século IV a.C., quando o sistema políade começa a manifestar sinais 

evidentes de esgarçamento em virtude do desequilíbrio gerado pela Guerra do 

Peloponeso, responsável por precipitar as poleis num embate fratricida, os filósofos 

e pensadores logo se apressam em refletir sobre como fundar a cidade ideal.  Uma 

das soluções propostas foi a partilha coletiva dos bens, como vemos em Platão 

(Rep. III, 416 a-e), para quem a riqueza individual era a fonte de muitos males e, 

portanto, deveria ser evitada.  Já Aristóteles, em franco desacordo com Platão, 

sustenta a manutenção da propriedade privada, mas com a condição de que esta 

seja utilizada em benefício comum, mediante o exercício da generosidade para com 

amigos e hóspedes.  Na realidade, embora aceitando o fato de o Estado comportar 

cidadãos ricos, pobres e remediados, Aristóteles (Pol. II,2; VI,9) julga 

recomendável que estes últimos sejam mais numerosos, uma vez que “em todas as 

coisas, a moderação e o meio são o melhor”.  Havendo um predomínio dos 

cidadãos remediados, nem a arrogância dos ricos nem a perversidade dos pobres 

prevaleceriam na cidade. 

              Opiniões como essas, formuladas pelos filósofos gregos num contexto de 

crise da polis, tinham como origem um desejo genuíno de expurgar a hybris, a 

desmedida, a desigualdade extrema do horizonte das relações sociais, o que 

eliminaria ou ao menos arrefeceria a stasis.  Com isso, a polis, como modalidade 

primaz de associação humana, estaria protegida.  O problema, no entanto, se torna 

mais complexo se nos interrogarmos sobre o que constituiria a pobreza no Mundo 

Antigo, em virtude, por um lado, da extrema fluidez desta categoria (alguém é 

sempre pobre em relação a outrem, que é menos pobre ou mais rico do que 

aquele) e, de outro, da ausência de variáveis precisas que nos permitam mensurar 

                                                 
2 O cinismo, embora carecendo de uma definição estrita dos princípios fundadores da escola, 
propugnava, em linhas gerais, uma rejeição às tendências plutocráticas que começavam a se afirmar na 
Grécia após a Guerra do Peloponeso.  Seus adeptos, dentre os quais se destaca Diógenes de Sinope, 
eram amiúde filósofos mendicantes que perambulavam pelas cidades oferecendo aos compatriotas uma 
série de diatribai, de sermões morais por meio dos quais denunciavam o vazio das convenções sociais e 
censuravam a riqueza e a propriedade (Green, 1990, p. 672).  Os estóicos, por sua vez, não 
compartilhavam com os cínicos uma avaliação tão negativa acerca dos usos e costumes políades.  
Todavia, a riqueza para eles era tida como algo moralmente indiferente, não constituindo um valor 
propriamente dito nem um objetivo a ser alcançado, o que se ajustava bastante bem ao estilo de vida 
frugal recomendado ao sábio estóico (Reale, 1994, p. 334). 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

53 

 

o nível de privação individual, mais não fosse pelo caráter disperso e lacunar de 

nossas fontes.3  Em todo caso, o léxico empregado por gregos e romanos é capaz 

de nos dar alguns indícios sobre como o assunto era encarado pelos antigos.  No 

grego, o estatuto de pobreza é definido basicamente por intermédio de dois 

vocábulos: a) penes, que poderíamos grosso modo traduzir como “pobre”, ou seja, 

como alguém que necessita trabalhar para sobreviver e que possui, em geral, uma 

ocupação regular, seja como artesão ou como agricultor.  Nesse caso, o principal 

critério de pobreza é a necessidade de ganhar o pão com o suor do próprio rosto, 

ao contrário do que ocorre com os ricos; b) ptochos, cuja tradução mais 

aproximada em língua portuguesa seria “indigente”, “desvalido”, alguém que se 

acha desprovido de recursos e sem condições nem mesmo de exercer um ofício 

capaz de garantir o seu sustento, sendo assim obrigado a esmolar para sobreviver.  

No latim, os equivalentes de penes e ptochos seriam pauper e egens, 

respectivamente (Patlagean, 1998, p. 21).4 

              Não obstante as imprecisões que cercam o emprego desses termos, ora 

diferenciados ora confundidos na documentação, podemos afirmar que para gregos 

e romanos a penia (ou paupertas) representava um dado de natureza, uma vez que 

o indivíduo nela ingressava por nascimento.  Já a ptocheia, ao contrário, era o 

resultado ou da indolência daqueles que preferiam esmolar a exercer alguma 

atividade honrada ou do infortúnio que assolava o estrangeiro – o xenos ou 

peregrinus –, forçado a abandonar sua pátria devido a transtornos climáticos ou a 

conflitos políticos (Eicher, 1993, p. 697).  Seja como for, se mesmo a ptocheia era 

rejeitada por estóicos e cínicos, nenhuma das duas situações (quer a de penes ou a 

de ptochos) era almejada pela maioria da população.  Na realidade, o cerne do 

problema reside, para nós, no fato de que a Civilização Clássica, nem nos tempos 

áureos da polis grega nem mais tarde, já sob domínio romano, jamais conferiu ao 

homem desprovido de recursos qualquer posição de preeminência dentro da ordem 

cívica.  A fim de melhor avaliar o assunto, é necessário, de antemão, esclarecer que 

o que contava para gregos e romanos ao fixar o lugar ocupado pelos indivíduos na 

sociedade era o estatuto de cidadania.  Nesse sentido, a distribuição de bens 

                                                 
3 De acordo com Patlagean (1998, p. 22-23) os indicadores de pobreza no Mundo Antigo seriam, dentre 
outros: a) regime alimentar precário e irregular; b) arquitetura habitacional rudimentar; c) sepultura 
incerta ou coletiva, ao menos nas zonas urbanas; d) sobreposição da célula conjugal ou familiar com o 
local de trabalho; e) execução de ofícios para os quais se requeriam pouca ou nenhuma qualificação; f) 
fabricação de artefatos de uso corrente e de pouco valor, como, por exemplo, objetos de vime; g) 
realização de trabalho agrícola sazonal e mal remunerado; h) rendimentos auferidos em moeda de ouro 
divisionária ou, o mais provável, em moeda de bronze; i) capacidade restrita de acumulação de capital.  
Cumpre assinalar, no entanto, que tais indicadores devem ser tomados apenas como ponto de partida 
para a investigação da pobreza no Império Romano, uma vez que a sua mensuração empírica é 
extremamente difícil em virtude da carência brutal de testemunhos que iluminem o modus vivendi das 
categorias inferiores da sociedade imperial.  Mesmo os Padres da Igreja, que nutriam pelos pobres uma 
notória predileção, nos fornecem muito mais detalhes acerca do cotidiano dos ricos, com suas 
extravagâncias e caprichos, do que da realidade material dos pobres.   
4 Termos adicionais do vocabulário latino para designar os pobres são os seguintes: inopes (desprovidos 
de recursos); humiles (humildes); abiecti (rejeitados), conforme Whittaker, 1992, p. 230. 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

54 

 

deveria ser regulada de modo a impedir que, dentro do corpo cívico, fossem 

geradas distorções muito acentuadas entre a elite e o cidadão comum, o que 

colocaria em risco a integridade da polis.  O que importava era garantir as 

condições mínimas de manutenção dos cidadãos, a fim de que estes não ficassem 

na completa dependência dos mais ricos, contrariando assim o ideal de eleutheria, 

de liberdade e autonomia do cidadão.  Desse modo, qualquer benefício de ordem 

material, antes de ser concedido aos pobres em sentido lato, era direcionado aos 

cidadãos, existindo um crivo político que precedia qualquer critério de natureza 

socioeconômica ou mesmo ética.  Na avaliação de Marcone (2008, p. 342), um 

sistema como esse pode ser descrito nos termos de uma filantropria seletiva, pois 

em Roma, por exemplo, pessoas humildes eram agraciadas com doações e 

freqüentavam os ludi por serem cidadãs, não por serem pobres.  Para os setores da 

plebe urbana que gozavam do estatuto de cidadania, a cidade antiga já havia de 

longa data estabelecido mecanismos de amparo que serão retomados e expandidos 

sob o Império Romano. 

              O mecanismo primário que garantia a redistribuição da riqueza dentro da 

cidade era o sistema de patronato e clientela, por meio do qual um indivíduo de 

categoria inferior se colocava numa relação de amizade (amicitia) e ao mesmo 

tempo de dependência perante um outro, detentor de um status superior.  Essa 

relação implicava tanto o incremento do prestígio dos mais ricos (os boni, optimi e 

correlatos) quanto uma salvaguarda para os mais pobres, que poderiam contar com 

o apoio material do patrono, como nos revela o costume de distribuição diária de 

espórtulas.  Na era imperial, com a dissolução da República e a instauração da 

monarquia, o primeiro e mais importante patrono, tanto dos indivíduos quanto das 

coletividades rurais e urbanas, passou a ser o imperador, o que não eliminou, em 

absoluto, o patronato exercido por particulares, em geral membros das elites 

senatorial e eqüestre ou das cúrias municipais.  Quando esse patronato tinha como 

destinatária a cidade, ele costumava ser descrito como uma leitourgia (liturgia) ou 

um munus, ou seja, uma dádiva ofertada aos cidadãos e que podia assumir 

diferentes formas: distribuição de trigo, vinho, carne e azeite; subvenção das 

competições esportivas, dos festivais teatrais e dos ludi do anfiteatro e do circo 

máximo; ou, como era mais freqüente, patrocínio de construções que eternizariam, 

em pedra, a generosidade dos doadores.  Cumpre notar, entretanto, que essas 

ações, independente de quem as executasse, não tinham como principal propósito 

mitigar a penúria dos necessitados – embora por vezes isso ocorresse –, mas 

encerravam um objetivo político evidente.  Se o patrono fosse o imperador, a 

intenção seria naturalmente fortalecer a autoridade imperial mediante o estímulo à 

lealdade dos súditos.  Se o patrono fosse um particular, podemos supor que o 

propósito fosse tanto reforçar os circuitos da solidariedade cívica quanto o prestígio 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

55 

 

de uma elite muito ciosa da posição de liderança que desfrutava dentro da sua 

cidade de nascimento ou adoção e que, para ela, simbolizava a sua pátria, como 

sugere com propriedade Paul Veyne (2005, p. 236).   Num sistema desse tipo, nem 

todos os pobres seriam a princípio assistidos, mas apenas aqueles incluídos nas 

listas de cidadãos.   

              A situação se tornaria mais complexa, no entanto, se envolvesse os 

ptochoi, os indigentes colocados à margem do corpo cívico.  Não que gregos e 

romanos fossem de todo insensíveis à aflição alheia, recusando-se a dispensar 

algumas moedas em benefício dos miseráveis, o que não é o caso.  A questão é 

que os pobres privados do direito de cidadania que, podemos supor, se 

encontravam, em sua maioria, na condição de ptochoi, nunca constituíram um 

problema real dentro da organização social da cidade antiga.  Para definir as coisas 

em termos bastante chãos, de acordo com a ótica dominante, ao menos no Império 

Romano, os pobres somente eram dignos de atenção quando se amotinavam.  

Vistos sob esse prisma, eles poderiam representar um problema de natureza 

política ao ameaçar de quando em quando a ordem pública, mas não propriamente 

um problema de natureza social.  Um outro dado que acentuava sobremaneira essa 

relativa invisibilidade do pobre e da pobreza no Mundo Antigo era o seu caráter 

maciçamente rural (Whittaker, 1992, p. 237).  Dispersos pelas aldeias e cantões do 

Império, os miseráveis que compunham a plebs rustica tinham uma capacidade 

infinitamente menor de se fazer ouvir em comparação aos seus congêneres que 

inchavam os núcleos urbanos.  Decerto que a cidade antiga, em todas as fases da 

sua existência, abrigou pessoas que ganhavam a vida esmolando, uma 

característica que começa a se tornar recorrente na era imperial, em virtude do 

surgimento de metrópoles como Roma, Alexandria e Antioquia, mas o mais 

surpreendente é que, em nenhuma ocasião, observamos a formulação de qualquer 

política social tendo por finalidade mitigar a rude condição de vida dos miseráveis.  

Muito menos verificamos o surgimento de qualquer ideologia de inspiração religiosa 

que advogue uma paupertas spontanea, uma renúncia voluntária aos bens terrenos 

em favor dos ptochoi.  

              De tudo o que afirmamos até o momento, é possível extrair quatro 

conclusões inevitáveis: 1) todas as medidas de redistribuição de recursos no âmbito 

da cidade grecorromana eram voltadas unica e exclusivamente para os cidadãos, 

fossem eles ricos, pobres ou miseráveis, não importa.  Somente estes compunham 

as listas daqueles autorizados, por exemplo, a receber trigo e azeite subsidiados 

pelo Estado romano mediante o sistema de frumentationes; 2) incluídos na 

multidão de pobres das zonas rurais e urbanas, os quais costumavam ser definidos 

por coletivos como plebs, multitudo, plethos ou faex, encontravam-se escravos, 

libertos e estrangeiros, ou seja, categorias que não pertenciam ao corpo cívico.  Por 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

56 

 

essa razão, todo um amplo contingente populacional simplesmente carecia de 

qualquer amparo regular; 3) as autoridades romanas nunca implementaram aquilo 

que, de modo um tanto ou quanto anacrônico, poderíamos denominar como 

“política assistencialista”, ou seja, nunca conceberam programas regulares de 

governo tendo por finalidade socorrer os pobres apenas por serem pobres.  Mesmo 

a instituição dos alimenta por Trajano, sempre evocada quando se trata de fornecer 

um exemplo da atenção do Estado romano para com os miseráveis, segue, na sua 

aplicação, a mesma lógica tradicional de distribuição de riqueza na cidade, pois 

inclusive os filhos da elite poderiam ser beneficiários do programa;5 4) a tradição 

grecorromana não produziu nenhuma experiência compatível com a ideia de 

caridade cristã, ou seja, nenhum valor que recomendasse o auxílio obrigatório aos 

pobres, não importando o seu estatuto jurídico, como requisito de uma devoção 

religiosa qualquer.   

              Nessas circunstâncias, não se revela, no âmbito da cidade antiga, 

nenhuma preocupação com a sorte dos indigentes, assistidos apenas em caráter 

eventual, o que não nos permite aceitar a opinião de Bajo (1986, p. 189) segundo 

a qual a Civilização Clássica havia desenvolvido uma concepção de caridade e uma 

política assistencialista de modo próprio, independente, livre da influência cristã.  

Na realidade, muito embora o cuidado com o semelhante e as regras de 

hospitalidade não fossem uma invenção genuinamente cristã, os cristãos foram os 

responsáveis, em primeiro lugar, por levantar a bitola política que determinava de 

antemão quais pobres eram merecedores de auxílio.  Tomando todos os 

necessitados, sem exceção, como imagens de Cristo,  o cristianismo podia levar a 

cabo uma missão que exibia uma vocação claramente universal e que, por isso 

mesmo, excedia qualquer associação política, lingüística ou étnica.  Em segundo 

lugar, os cristãos foram aqueles que conseguiram materializar essa concepção de 

amor incondicional a todo e qualquer ser humano que costumamos designar com o 

nome de caridade (em grego, ágape ou philanthropia; em latim, caritas) em um 

                                                 
5 Os alimenta representaram um esquema inovador implantado por Trajano com o objetivo de garantir a 
educação das crianças nas cidades da Itália.  Os recursos para o financiamento do programa provinham 
de uma taxa de 5% paga anualmente ao fiscus pelos proprietários agrícolas da Península Itálica a título 
de juros sobre um empréstimo contraído junto ao governo imperial.  O montante total do empréstimo 

era calculado sobre a base de 8% do valor da propriedade utilizada como hipoteca.  Embora não fosse 
muito onerosa, a taxa era perpétua.  Alguns autores sugerem que a adesão a esse esquema seria 
compulsória, na medida em que dispomos de indícios referentes a metas a serem alcançadas em cada 
municipium, como os 300 assistidos de Veleia (264 meninos e 36 meninas).  Ao lado de moedas 
destinadas a celebrar especificamente a instituição dos alimenta, há outras que mostram crianças, na 
companhia do imperador, portando a legenda Italia restituta.  A suposição de que os alimenta fossem 
destinados a amparar crianças pobres é uma informação tardia, contida no Epítome de Caesaribus, mas 
não parece corresponder à realidade, uma vez que os filhos ilegítimos, sabidamente os menos 
favorecidos, não compareciam como beneficiários regulares dos alimenta.  A bem da verdade, somente 
os filhos de cidadãos nascidos nos municípios italianos eram contemplados pelo programa, sugerindo-
nos assim que o propósito de Trajano não era, a princípio, minimizar a situação de penúria vivida pelos 
pobres, mas demonstrar a sua generosidade para com a terra mater do Império.  Desse modo, na sua 
operacionalização, os alimenta seguiam de perto os princípios do evergetismo romano, sendo os 
cidadãos contemplados de acordo com a sua categoria social, o que explica a presença de mais homens 
do que mulheres dentre os beneficiários (Griffin, 2008, p. 115-116). 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

57 

 

conjunto de instituições voltadas para a assistência aos desvalidos (Salamito, 1995, 

p. 691-692).  Embora por vezes se diga que, nas grandes cidades do Império, os 

templos pagãos costumavam desempenhar funções assistencialistas, não temos 

indícios seguros de que os pobres, independente do seu status político, seriam de 

algum modo amparados, havendo autores que discordam dessa hipótese (Brown, 

1992, p. 93).  Seja como for, mesmo que em determinadas regiões ou períodos os 

templos tenham se ocupado em socorrer os menos favorecidos, essa não é uma 

realidade verificada no século IV, como nos informa Juliano (Ep. 89), ao se queixar, 

em uma carta escrita ao sacerdote Teodoro por volta de 363, da falta de empenho 

dos pagãos em assistir os pobres, o que teria afastado muitos do culto aos deuses.6  

O mesmo desinteresse pelos pobres transparece numa lei de 382, na qual Graciano 

determina ao Prefeito de Roma que os mendigos em condições de trabalhar sejam 

reduzidos à servidão, mesma penalidade reservada àqueles que tenham 

incentivado tal comportamento. 7  Em face de tais argumentos, julgamos plausível 

a hipótese de que a atuação assistencialista cristã representou, no contexto da 

cidade antiga, uma autêntica inovação diante dos usos e comportamentos pagãos.  

Contudo, teria ocorrido o mesmo com relação ao judaísmo, matriz do próprio 

cristianismo? 

 

* 

 

              Na tradição preservada no Pentateuco, a atitude dos judeus para com os 

pobres se revela oscilante e por vezes ambígua.  Em algumas ocasiões, a pobreza é 

                                                 
6 Na referida epístola 89 a Teodósio, Juliano, de modo surpreendente, advoga o exercício da filantropia 
em termos bastante próximos do ideal de caridade cristã.  Senão vejamos: “Deve-se praticar, portanto, 
antes de tudo a filantropia, pois a ela seguem muitos bens e, sobretudo, o mais excelente e o maior, a 
benevolência dos deuses [...].  A filantropia é múltipla e diversa: às vezes consiste em castigar com 

moderação os homens para que, ao serem castigados, se façam melhores do que são, como fazem os 
professores com as crianças, e às vezes consiste em reparar as necessidades, como fazem os deuses 
com as nossas. [...]  Deve-se repartir os bens com todos os homens, porém com os bons de uma 
maneira mais liberal, e com os desprovidos de recursos e os pobres de acordo com a sua necessidade; 
eu afirmaria inclusive, ainda que de modo paradoxal, que seria santo distribuir roupas e alimentos 
também entre os inimigos, porque damos ao ser humano e não a um caráter determinado.  Por isso 
creio que esse cuidado deve também aplicar-se aos que se encontram encerrados no cárcere, pois em 
nada obstaculizaria a justiça esse tipo de filantropia.  Seria cruel, com efeito, que havendo muitos 
detidos à espera de julgamento, uns destinados à condenação e outros à absolvição, não se concedesse 
também alguma demonstração de compaixão aos malvados por causa dos inocentes, pois, por culpa dos 
malvados, nos mostraríamos sem piedade e inumanos para com aqueles que não cometeram nenhum 
crime.  Cada vez que penso nisso, me parece totalmente injusto.  Hospitalário chamamos a Zeus e 
somos mais inospitalários que os citas.” 
7
 Proclama o texto da lei: “Imperadores Graciano, Valentiniano e Teodósio Augustos a Severo, Prefeito 

da Cidade.  Se houver pessoas que adotem a profissão da mendicância e que sejam induzidas a buscar 
seu sustento às expensas públicas, cada uma delas deve ser investigada.  No caso daquelas que são 
preguiçosas e das quais não se deve ter pena em função de qualquer incapacidade física, a necessidade 
deve ser posta sobre elas de modo que o informante zeloso e diligente deve obter a propriedade desses 
pedintes que se encontram unidos por seu status servil, e esse informante deve ser provido com o 
direito do colonato perpétuo desses pedintes que são servidos apenas liberdade dos seus direitos de 
nascimento, contanto que o informante possa revelar e provar tal indolência.  Os senhores de escravos 
devem ser revestidos de um direito de ação permanente contra aquelas pessoas que por acaso forneçam 
refúgio aos fugitivos ou conselhos para adotarem a profissão da mendicância.  Dado em 20 de junho de 
382 em Pádua” (C. Th. XIV,18,1). 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

58 

 

valorizada como um atributo do homem sábio e daquele que é merecedor do 

socorro divino.  Em outras, no entanto, ela é interpretada como uma punição de 

Iavé contra o Seu povo, que, por ter transgredido as regras do Pacto, não é mais 

merecedor da abundância prometida, devendo então sofrer o opróbrio da miséria e 

do abandono (Eicher, 1993, p. 697).  Seja como for, o certo é que, de acordo com 

a visão de mundo judaica, o estatuto de pobreza per se não é compreendido como 

um ideal de vida, como uma meta a qual a comunidade deveria se lançar com o 

intento de, no futuro, vir a ser recompensada, razão pela qual, afora algumas 

experiências rigoristas, como a dos essênios, a dos Terapeutas do lago Mareótis e 

mesmo a dos seguidores de Jesus, os judeus nunca foram afeitos a um discurso de 

desvalorização da riqueza e de exaltação da pobreza.  Tanto para os autores 

bíblicos quanto para as fontes rabínicas da época imperial as bênçãos de Iavé 

deveriam incluir necessariamente a garantia de prosperidade material.  Todavia, 

como um dos pilares da memória étnica de Israel é o Êxodo, uma exaltação da 

misericórdia divina para com os hebreus, humilhados e explorados em terra 

estrangeira, Iavé se converte, na narrativa, em uma divindade intolerante para com 

a pobreza e a injustiça (Floristán Samanes & Tamayo-Acosta, 1999, p. 619), de 

maneira que, ao longo da História de Israel, os profetas não cessarão de 

recomendar o socorro aos pobres, especialmente aos órfãos e às viúvas 

(Werblowsky & Wigoder, 1997, p. 541).  Não obstante toda essa retórica favorável 

aos desamparados, até a queda do Segundo Templo, em 70, a opinião dominante 

nos meios judaicos tendia a encarar a pobreza como uma das mais árduas 

provações pelas quais um homem poderia passar.  Em seguida, já na fase de 

formação da tradição rabínica, quando Israel amargava a aflição de ter sua terra 

devastada pelos romanos, o que inclusive culminou com a Diáspora decretada por 

Adriano na seqüência da revolta de Bar Kochba, em 135, começa a se esboçar uma 

tendência a considerar a pobreza como uma virtude, embora a piedade judaica 

nunca tenha exigido ou estimulado a renúncia ao conforto material como um 

testemunho de devoção a Deus. 

              Na medida em que os extremos dentro da comunidade deveriam ser 

evitados a fim de preservar o equilíbrio social, a prática da caridade (tsedaqah) por 

meio da doação de esmolas e da assistência material aos pobres é descrita, no 

Talmude, como uma exigência da conduta virtuosa.  Considerando que, no 

hebraico, o termo tsedaqah faz parte da constelação semântica de vocábulos 

conectados com a ideia de justiça e probidade, a caridade entre os judeus era tida 

como um dever social e não como um ato dependente apenas da vontade do 

doador (Unterman, 1992, p. 57).  Além da esmola, outras ações que recaíam sob a 

rubrica da tsedaqah eram a arrecadação de dinheiro para o resgate dos cativos, o 

auxílio à educação dos filhos provenientes de famílias sem recursos, a oferta de 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

59 

 

alimento e abrigo aos viajantes, a assistência aos enfermos e a concessão de 

sepultura aos indigentes.  Na fase tardia do Império, quando por todo o Oriente 

Próximo verificamos um impulso considerável à construção de sinagogas, estas se 

converterão em pontos focais de uma rede de assistência aos pobres da 

comunidade, como comprovam os tesouros monetários recuperados nas 

escavações de sinagogas desse período.  Ao mesmo tempo, as fontes rabínicas 

enfatizam a obrigatoriedade da oferta da sopa diária para aqueles que não 

dispusessem de ao menos duas refeições por dia (Levine, 2005, p. 397).  Aqui, 

muito mais do que um empréstimo do judaísmo ao cristianismo, é bem possível 

que tenha se dado justamente o contrário, ou seja, que o reforço da caridade 

judaica centrada na sinagoga tenha sido estimulado pela concorrência cristã, que 

desde muito cedo investia numa prática de assistência coletiva aos miseráveis e 

num discurso de valorização religiosa da pobreza sem precedentes no Império 

Romano.   

 

** 

 

              No período paleocristão, a atenção dispensada aos pobres pelas 

comunidades que então emergiam no rastro do ministério de Jesus encontrava seus 

fundamentos nas narrativas evangélicas, unânimes não apenas em enfatizar a 

condição humilde do Salvador, como também em valorizar os interlocutores 

privilegiados do seu discurso, ou seja, as pessoas comuns, do povo, oprimidas e 

injustiçadas.  De fato, Jesus, em diversas oportunidades, havia manifestado uma 

predileção especial pelos humildes, como vemos no episódio do Sermão da 

Montanha, ocorrido em uma das colinas de Cafarnaum, no qual as bem-

aventuranças são prometidas àqueles que sofrem algum tipo de privação: aos 

pobres, aos humildes, aos aflitos (Mt. 5,1-10; Lc. 6, 20-21).  Em uma outra 

passagem célebre, contida em Mateus (25,31-46), Cristo anuncia que os famintos, 

os sedentos, os forasteiros, os doentes e os presos são como uma mimesis dele 

mesmo, um sinal permanente da sua presença no meio dos homens, razão pela 

qual somente participarão da sua glória aqueles que souberam reconhecê-lo sob a 

aparência dos desvalidos.  Nos evangelhos também constatamos um apelo explícito 

ao despojamento completo dos bens materiais, à renúncia da riqueza, como 

testemunho de adesão individual aos princípios religiosos ensinados por Jesus, o 

que coincide com um discurso paralelo de condenação dos ricos e da riqueza.  

Ambos os temas são abordados em seqüência por Marcos (10, 17-27), na narrativa 

do homem rico ao qual Jesus recomenda o abandono dos bens terrenos como 

último requisito para a obtenção da vida eterna.  Diante da recusa do homem em 

fazê-lo, Jesus profere um dos seus provérbios mais conhecidos: “É mais fácil um 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

60 

 

camelo passar pelo fundo de uma agulha do que um rico entrar no Reino dos 

Céus”. 8   

              À parte a literatura evangélica, os demais textos do Novo Testamento não 

demonstram maior interesse pelo tema da pobreza e da partilha dos bens.  Em 

Atos o assunto é mencionado em 2,42-47, onde lemos que todos os que tinham 

abraçado a fé em Cristo “reuniam-se e punham tudo em comum: vendiam suas 

propriedades e bens, e dividiam-nos entre todos, segundo as necessidades de cada 

um”, mas aqui se trata muito mais de descrever uma situação vigente à época do 

que formular uma regra ideal de vida para o futuro.  Em Paulo, por sua vez, 

também não constatamos uma ênfase no desapego aos bens terrenos como critério 

indispensável para a correta observância dos preceitos cristãos (McKenzie, 1984, p. 

731), provavelmente em virtude do fato de que, nesse momento, o principal 

desafio dos cristãos era muito mais defender as prerrogativas messiânicas de Jesus 

e definir os destinatários privilegiados da sua pregação (se os judeus ou os 

gentios), do que executar qualquer “projeto” de reforma social que envolvesse um 

amplo movimento de transferência de riqueza dentro da comunidade. 9  Contudo, 

na Didaqué, uma compilação anônima de diversas fontes paleocristãs cuja 

elaboração os especialistas tendem a fixar em fins do século I, encontramos 

algumas recomendações referentes à repartição dos bens dentro da ecclesia.   

Assim é que em 1,5 lemos: “Dê a quem pede a você e não peça para devolver, pois 

o Pai quer que os seus bens sejam dados a todos.  Feliz aquele que dá conforme o 

mandamento, porque será considerado inocente”.  Um pouco depois, em 4, 7-8, o 

mesmo tema é retomado: “Não hesite em dar nem dê reclamando, pois você sabe 

quem é o verdadeiro remunerador da sua recompensa.  Não rejeite o necessitado.  

Divida tudo com o seu irmão, e não diga que são coisas suas.  Se vocês estão 

unidos nas coisas que não morrem, tanto mais nas coisas perecíveis.”   

              A partilha dos bens assim prevista na Didaqué, bem como a pregação 

evangélica contra a riqueza, não tardaram a gerar um sério incômodo para os 

cristãos mais abastados, como é possível concluir da homilia Quis dives salvetur, 

um texto de Clemente de Alexandria escrito em finais do século II no qual o autor 

se esforça em prover uma interpretação menos literal para as recomendações de 

Cristo contidas em Mc 10,17-31, às quais já aludimos.  Segundo Clemente, a 

salvação dos ricos não depende necessariamente do abandono da riqueza, mas da 

                                                 
8 A pregação original de Jesus, ao insistir na rejeição completa aos bens terrenos como condição de uma 
vida virtuosa, se assemelha àquilo que sustentavam algumas correntes gnósticas e maniqueístas, 
adeptas de uma pobreza radical.  Talvez a principal diferença resida apenas no motivo que explicaria tal 
rejeição, pois enquanto para os gnósticos e maniqueus tudo o que se referisse ao mundo (incluindo os 
bens materiais) era fruto de uma inteligência malévola e deveria, portanto, ser recusado, para Jesus a 
partilha dos bens tinha por finalidade o socorro aos aflitos, não implicando assim numa visão ontológica 
negativa da riqueza, perspectiva bastante explorada pelos autores cristãos (Berardino, 2002, p. 1174).   
9 Algumas passagens em que Paulo trata do assunto são as seguintes: Rm 12,3-13; 2Cor, 8,1-15 e 2 
Cor 9,6-15. 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

61 

 

sua utilização em prol da comunidade, pois se todos os cristãos renunciassem 

subitamente aos seus bens, a quem caberia o socorro dos pobres?  A partir daí, 

tem início a formulação de uma teoria que, colocando a riqueza a serviço dos 

necessitados, permite que dentro de uma associação a princípio igualitária, como 

era a ecclesia, houvesse desigualdades e diferenças (Martínez, 1984-85, p. 216).  

Nesse contexto, a prática da esmola (elemosyne) adquire uma significativa carga 

simbólica, pois a ela é atribuída a capacidade de conferir ao doador o perdão pelas 

faltas cometidas, introduzindo-se assim, na economia da salvação, uma 

contrapartida material que reverteria em benefício dos pobres e humildes (Eicher, 

1993, p. 701).  A solução encontrada por Clemente de Alexandria para o dilema da 

participação dos ricos na ecclesia tendeu, com o tempo, a se tornar canônica, 

recebendo um considerável reforço com Cipriano de Cartago, que, num tratado 

elaborado por volta de 253, se dedicou a refletir sobre o sentido teológico da 

esmola, sugerindo-nos assim que o tema, em meados do século III, havia entrado 

definitivamente na agenda de discussão do episcopado, sem dúvida como um 

desdobramento da própria crise pela qual passava o Império à época.10   

 

*** 

 

              Muito embora a Crise do Século III, ao agravar o desequilíbrio social 

herdado de períodos anteriores, tornando ainda mais precárias as condições de vida 

nos meios rurais e urbanos, tenha exposto à luz do dia a fragilidade das estruturas 

da cidade antiga para lidar com o crescimento alarmante do número de ptochoi, a 

conversão dos pobres num assunto recorrente da literatura eclesiástica é um 

acontecimento cujo arco cronológico se situa entre os séculos IV e VI, ocasião em 

que observamos, nas fontes literárias, um súbito interesse pelos miseráveis que 

povoavam as cidades (Patlagean, 1998, p. 22).  A partir de então, os homeless 

instalados nos pórticos, os recém-nascidos expostos ao relento, os camponeses 

forçados a migrar para os núcleos urbanos, os famintos, inválidos e enfermos de 

todos os matizes tornam-se, ao lado dos monges, esses “pobres voluntários”, mas 

não menos famélicos, os protagonistas de um repertório de narrativas que tem por 

pretensão denunciar a injustiça gerada por uma sociedade privada de Deus.  Em 

termos literários, observamos uma superação progressiva da distinção entre penia 

e ptocheia, o que traduz, ao fim e ao cabo, um nivelamento, nos estratos inferiores 

da escala social, de um extenso contingente de pessoas que tenderão a ser 

tratadas de maneira uniforme, resultado das próprias condições materiais da fase 

                                                 
10 A opinião de Clemente e Cipriano sobre o assunto, embora influente em termos da Grande Igreja, não 
era em absoluto hegemônica, pois temos conhecimento da existência de uma crítica radical da riqueza 
conservada e transmitida pela literatura apócrifa, a exemplo do Apocalipse de Hermas e dos Atos de 
Pedro e do doze apóstolos (Martinez, 1984-85, p. 217). 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

62 

 

final do Império, quando a polarização entre ricos e pobres se acentua ainda mais.  

Nesse momento, como assinala Marcone (2008, p. 368), impõe-se a figura do 

pobre, do indivíduo privado dos meios de sobrevivência cuja atuação cumprirá um 

importante papel na Antigüidade Tardia, não apenas nas sedições e motins que 

irromperão amiúde nas principais cidades do Império e mesmo nas zonas rurais, 

como nos dão testemunho os movimentos dos bagaudas e dos circunciliões, mas 

também na consolidação de toda uma retórica cristã que o converte num poderoso 

argumento para a existência da própria Igreja, uma instituição responsável por 

revestir a pobreza de um caráter positivo e até mesmo desejável, em redefini-la, de 

modo surpreendente, como um estilo de vida atrelado a uma promessa 

escatológica de salvação e por colocar em movimento uma imensa engrenagem 

voltada para o socorro dos miseráveis cuja gestão será confiada ao bispo, uma 

personagem que experimenta, no século IV, um considerável incremento do seu 

prestígio social. 

              A composição dos fundos eclesiásticos no século III dependia basicamente 

das doações voluntárias dos fieis e de um aporte suplementar de recursos efetuado 

pelos membros mais ricos do clero.  Nesse momento, o bispo ascende como líder 

de uma rede que tem por finalidade assistir os necessitados mediante a 

redistribuição das esmolas recolhidas na caixa da congregação.  É possível que já 

por essa época a renda da Igreja fosse dividida em três partes: 1/3 para a 

manutenção dos bispos e da residência episcopal; 1/3 para a remuneração dos 

demais sacerdotes e 1/3 para as obras de caridade (Rapp, 2005, p. 216).  Na tarefa 

de assistir os pobres, o bispo contava com o auxílio de um colégio de diáconos, que 

tinha como uma das suas principais funções garantir o bem-estar dos órfãos, 

enfermos, prisioneiros e viúvas.  Exercido outrora em termos restritos, o 

assistencialismo cristão experimentará um impulso significativo a partir de 321, 

quando Constantino autoriza a Igreja a receber doações de particulares, fornecendo 

assim a chancela jurídica necessária para a constituição de um vultoso patrimônio 

eclesiástico do qual um dos principais patronos foi o próprio imperador. 11  

Doravante, as comunidades cristãs se empenharão na oferta de uma ampla 

variedade de serviços conectados com o amparo aos pobres, dentre os quais os 

mais importantes são: a) proteção às viúvas e órfãos, em conformidade com os 

                                                 
11 “O mesmo Augusto [Constantino] para o povo.  Toda pessoa deve ter a liberdade de deixar, ao 
morrer, qualquer propriedade que deseje para o mui santo e venerável concílio da Igreja Católica.  
Testamentos não devem ser ignorados.  Não há nada que seja mais próprio aos homens que a 
expressão do seu último desejo, após o qual eles não podem desejar mais nada.  Sejam eles livres e que 
seu poder de escolha, que não volta mais, seja liberado.  Dado em 3 de julho de 321” (C. Th. XVI,2,4).  
A aplicação dessa lei conduziu a quatro modalidades possíveis de transmissão de patrimônio dos 
particulares para as congregações: 1) cessão da propriedade como uma doação; 2) nomeação do 
bispado como administrador e beneficiário dos rendimentos, mas sem alienação da propriedade; 3) 
venda da propriedade e entrega dos rendimentos assim auferidos ao bispo para utilizar conforme as 
necessidades; 4) financiamento direto, pelo devoto, de mosteiros, asilos e hospitais que, podemos 
supor, seriam mais tarde incorporados ao patrimônio eclesiástico (Rapp, 2005, p. 213). 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

63 

 

mais antigos preceitos judaicos; b) assistência aos enfermos e inválidos, cumprida 

tanto por meio da visita domiciliar quanto da internação nos hospitais (nosokomia), 

que começam a se multiplicar na segunda metade do século IV; c) cuidado dos 

prisioneiros, uma herança do tempo das perseguições, quando os cristãos se 

esforçavam por proporcionar algum conforto aos companheiros detidos pelas 

autoridades romanas; d) oferta de sepultura aos indigentes, que não tinham 

condições de ingressar num collegium e, assim, garantir para si um funeral digno;12 

e) concessão de alojamento e alimentação aos viajantes, conforme as regras da 

hospitalidade antiga; f) resgate dos reféns raptados por salteadores e vendidos 

como escravos ou entregues à prostituição (Blázquez, 1995, p. 359).  Para dar 

conta desse extenso conjunto de tarefas de modo eficiente, costumavam ser 

elaboradas listas (katalogoi) de pessoas autorizadas a receber doações da 

comunidade.  Sabemos que em Antioquia, no tempo de João Crisóstomo, a igreja 

local mantinha uma lista de virgens e viúvas contendo três mil beneficiários (In 

Math. 66, 3). 

              De acordo com Patlagean (1998, p. 24), uma explicação possível para o 

“elogio da pobreza” que começa a se tornar mais freqüente nos textos cristãos ao 

longo do século IV seria uma degradação evidente das condições de vida nos 

núcleos urbanos devido a um expressivo surto populacional, fenômeno bem 

atestado nas províncias do Oriente, que apresentavam uma malha urbana mais 

extensa e, ao que tudo leva a crer, uma densidade demográfica maior.  Um dos 

indicadores mais seguros de que, nesse momento, a pobreza se converte num 

agudo problema social seria o reforço dos fluxos migratórios da zona rural para a 

urbana.  As cidades mais populosas, em geral as metrópoles das províncias, 

tendem a absorver as cidades menores, o que implica um incentivo para a 

mobilidade demográfica.  Como pondera Peter Brown (1992, p. 93), não podemos 

pressupor que, nesse período, todo imigrante fosse a priori um ptochos, pois dentre 

aqueles que decidiam emigrar havia certamente comerciantes e artesãos, ou seja, 

indivíduos com alguma especialização profissional que vislumbravam, na mudança 

de domicílio, uma oportunidade de ascensão social e não apenas de garantia do 

mínimo necessário para a sobrevivência.  Em todo caso, é preciso levar em conta 

que, assim como ocorre hoje, o súbito crescimento das zonas urbanas acarretava, 

na Antiguidade, um desequilíbrio na ocupação do solo, com todo o impacto daí 

resultante sobre as condições de higiene, habitação e alimentação.   O saldo final 

de tudo isso é que, no século IV, a pobreza extrema e cotidiana não se encontrava 

mais restrita à khora, mas havia se transferido para o coração da cidade.   

                                                 
12 Os collegia, no Império Romano, eram associações profissionais que contavam, muitas vezes, com a 
generosidade de um patrono rico.  Nem por isso, no entanto, os collegia eram franqueados aos mais 
pobres, uma vez que se costumava cobrar uma taxa de inscrição (em certos casos, de cem sestércios) e 
uma subscrição mensal de alguns asses (Whittaker, 1992, p. 237). 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

64 

 

Aglomerando-se na entrada das basílicas, perambulando pelas ruas e praças, 

dormindo sob os pórticos, os pobres sem rosto e sem voz, a multidão indistinta 

daqueles que Peter Brown (1991, p. 267) definiu certa vez como o “anônimo 

rebotalho da economia antiga”, não podem mais ser ignorados. 

              Seria talvez apressado concluir que o crescimento puro e simples do 

número de pobres radicados nas principais cidades do Império teria sido suficiente 

para despertar a atenção das elites eclesiásticas, uma vez que o fenômeno, como 

mencionamos, não era nem recente nem fortuito.  A principal questão subjacente a 

isso, no entanto, é que, no século IV, ao mesmo tempo em que a pobreza tende a 

se deslocar da periferia para o centro, ou seja, da zona rural para os núcleos 

urbanos, a Igreja, sob a égide do poder imperial, dá início ao processo de 

cristianização do Império Romano, um processo que, como se sabe, teve como foco 

primário as cidades.  Na disputa pelo controle da liderança nos meios urbanos, os 

cristãos encontraram nos pobres, indigentes e desvalidos muito mais do que 

parceiros de ocasião, eles encontraram uma justificativa para a própria existência 

da ecclesia.  Confrontados com a necessidade de estabelecer um modus vivendi 

próprio que os distinguisse dos seus vizinhos pagãos e judeus e que, além disso, 

lhes permitisse interferir, do ponto de vista material, nos ritmos da vida urbana, os 

Padres farão do tema da caridade e do amor aos pobres a sua profissão de fé 

(Rapp, 2005, p. 225).  Nessa empreitada, os bispos desempenharão um papel 

capital, ao se lançarem como defensores de segmentos da população que o Estado 

romano nunca buscou incluir no circuito das redistribuições litúrgicas.  Os bispos se 

tornam, assim, os “amantes” dos pobres, trazendo a primeiro plano as reflexões 

acerca de como a riqueza deveria ser redistribuída e a quem caberia a 

responsabilidade de proteger e pacificar as camadas subalternas da sociedade, ou 

seja, quem seria, no circuito da cidade antiga, capaz de estabilizar uma massa de 

pessoas descontentes, e de como a riqueza deveria ser compartilhada.  Por esse 

motivo, o tema da caridade não se encontrava, em absoluto, circunscrito ao 

perímetro das igrejas e mosteiros, mas alcançava as ruas, interferindo diretamente 

nas redes de poder até então vigentes. 

              O que se encontrava em jogo nesse momento, como sugere Peter Brown 

(1992, p. 76-77), não era tão-somente garantir sustento e proteção para um amplo 

contingente de desvalidos que perambulavam pelas ruas da cidade em busca do 

pão cotidiano, mas a instauração de um discurso e de uma prática que permitissem 

ao episcopado fixar um novo estilo de liderança política diferente e conflitante com 

aquilo que até então havia sido a regra.  A partir do século IV vemos assim se 

delinear uma representação do lugar da Igreja na sociedade romana ancorada no 

amor aos pobres, o que, por sua vez, retroalimenta o circuito de doações 

responsável pelo surpreendente aumento dos fundos eclesiásticos.  Tendo, de um 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

65 

 

lado, um contingente significativo de desassistidos para vestir e alimentar e, de 

outro, condições legais para acumular patrimônio, a Igreja realizará uma 

conjugação dessas variáveis para fincar pé, em caráter irreversível, nas cidades e, 

assim, consolidar passo a passo os Tempora Christiana.  No decorrer desse 

processo, uma das estratégias mais eficazes será o esquadrinhamento do solo 

urbano, surgindo assim todo um complexo de edifícios conectados com as redes de 

solidariedade cristã que, tanto do ponto de vista físico quanto do ponto de vista 

simbólico, delimitarão os espaços colocados sob o controle da Igreja.  De fato, 

associadas a igrejas e mosteiros vemos multiplicarem-se por toda a parte, em 

meados do século IV, instituições como as ptokhotrophia, as “casas dos pobres”, os 

nosokomia, destinados ao atendimento dos doentes e os xenodochia, os albergues 

de viajantes e peregrinos (Daniélou & Marrou, 1984, p. 332-333).  Investimentos 

como esses, decerto, eram bastante dispendiosos, mas devemos, no entanto, nos 

abster de concluir que eles impusessem um ônus excessivo aos fundos 

eclesiásticos, pois, como assinalamos, somente cerca de 1/3 do patrimônio da 

congregação local seria consumido em obras de caridade que, por sua vez, 

justificavam as doações e esmolas em beneficio da Igreja.   

              Por mais que nos esforcemos em detectar, na paisagem urbana da 

Antiguidade Tardia, vestígios da real atuação das autoridades episcopais em favor 

dos pobres, o desequilíbrio de informações não nos permite formular uma 

estimativa segura acerca do volume de recursos de fato despendidos com as ações 

caritativas nem a proporção da população assistida (Brown, 1992, p. 96), o que nos 

impede de traçar um panorama geral válido para todo o Império.  Quando nos 

debruçamos sobre a representação do pobre e da pobreza contida na literatura 

patrística, nos encontramos, todavia, num terreno mais seguro, em virtude 

justamente de todo o empenho missionário de bispos, presbíteros e diáconos em 

incutir, numa congregação que se tornava a cada dia mais numerosa e 

diversificada, os fundamentos da ética cristã, especialmente por intermédio das 

homilias, um gênero literário que floresce no século IV e que se torna a principal 

estratégia discursiva empregada pela Igreja no seu esforço de cristianização.  

Dentre o repertório de temas preferidos pelos oradores cristãos, a assistência aos 

pobres e a partilha da riqueza comparecem com freqüência, traduzindo assim toda 

a importância atribuída ao assunto pelos autores cristãos.  Do seu púlpito, bispos e 

presbíteros se convertem, na Antiguidade Tardia, em porta-vozes dos anseios e 

necessidades de amplas parcelas da população que se encontram unidas pela 

pobreza, um estatuto que tende a se tornar cada vez mais homogêneo devido tanto 

ao enfraquecimento progressivo do sistema litúrgico quanto ao acirramento da 

polarização social, variáveis que se conjugam para lançar nas fileiras dos assistidos 

pela Igreja todos os que padecem algum tipo de moléstia ou de privação (Brown, 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

66 

 

1992, p. 99).  Diante de um contexto marcado por uma desigualdade profunda 

entre ricos e pobres, as autoridades eclesiásticas elaboram uma retórica cujo 

objetivo fundamental é antecipar, sobre a terra, a Parúsia, o que implica eliminar, 

até onde for possível, as contradições sociais experimentadas pela sociedade 

romana na sua fase final.  Com isso, desencadeiam uma ambiciosa missão pastoral 

tendo por objetivo alertar os membros mais abastados da congregação para a 

importância do uso responsável da riqueza, que deveria ser compartilhada com os 

indigentes e desvalidos, não importando a condição político-jurídica que estes 

possuíssem.   

 

REFERÊNCIAS 

 

Documentação primária impressa 

A BÍBLIA DE JERUSALÉM. Edição coordenada por Gilberto Gorgulho, Ivo Storniolo e 

Ana Flora Anderson. São Paulo: Sociedade Bíblica Católica Internacional, 1997. 

ARISTÓTELES. La política. Traduccíon de Patrício de Azcárate.  Madrid: Espasa-

Calpe, 1962. 

DIDAQUÉ. In: PADRES APOSTÓLICOS.  Tradução de Ivo Storniolo e Euclides 

Balancin.  São Paulo: Paulus, 2005, p. 336-360. 

JULIANO. Contra los galileos. Cartas y fragmentos. Testimonios. Leyes. 

Introducción, traducción y notas por José Garcial Blanco & Pilar Jiménez Gazapo. 

Madrid: Gredos, 1982.  

PHARR, C. & DAVIDSON, T. S. (Trad.) Codex Theodosianus and novels and 

Sirmondian Constitutions. Princeton: Princeton University Press, 1952. 

PLATÃO. A república. São Paulo: Martin Claret, 2002. 

ST. JOHN CHRYSOSTOM. Homilies on the Gospel of Saint Matthew. In: SCHAFF, F. 

(Ed.) Nicene and post-Nicene fathers. Translated by G. Prevost. Peabody: 

Hendrickson, 2004. v. 10. 

 

Obras de apoio 

BAJO, F. El sistema asistencial eclesiástico occidental durante el siglo IV. Studia 

historica. Historia Antiqua, n. 4-5, p. 189-194, 1986-1987. 

BERARDINO, A. (Org.) Dicionário patrístico e de antiguidades cristãs. Petrópolis: 

Vozes, 2002. 

BLÁZQUEZ, J. M. Aspectos sociales del cristianismo de los primeros siglos. In: 

ALVAR, J. et al. Cristianismo primitivo y religiones mistéricas. Madrid: Cátedra, 

1995, p. 347-363. 

BROWN, P. A Antiguidade Tardia. In: VEYNE, P. (Org.) História da vida privada. São 

Paulo: Cia. das Letras, 1991, p. 225-300. v. I. 



RJHR IV:6 (2011) – Gilvan Ventura da Silva 

67 

 

BROWN, P. Power and persuasion in Late Antiquity: towards a Christian Empire. 

Madison: The University of Wisconsin Press, 1992. 

DANIÉLOU, J.; MARROU, H. I. Nova História da Igreja: dos primórdios a São 

Gregório Magno. Petrópolis: Vozes, 1984. v. I. 

EICHER, P. Dicionário de conceitos fundamentais de teologia. São Paulo: Paulus, 

1993. 

FLORISTÁN SAMANES, C.; TAMAYO-ACOSTA, J. J. Dicionário de conceitos 

fundamentais do cristianismo. São Paulo: Paulus, 1999. 

GREEN, P. D’Alexandre à Actium. Paris: Robert Laffont, 1997. 

GRIFFIN, M. Nerva to Trajan. In: BOWMAN, A. K.; GARNSEY, P.; RATHBONE, D. 

(Ed.) The Cambridge Ancient History. Cambridge: Cambridge University Press, 

2008, p. 84-131. 

LEVINE, L. I. The ancient synagogue. New Haven: Yale University Press, 2005. 

MARCONE, A. Late Roman social relations. In: CAMERON, A.; GARNSEY, P. The 

Cambridge Ancient History. Cambridge: Cambridge University Press, 2008, p. 338-

370. v. XIII. 

McKENZIE, J. D. Dicionário bíblico. São Paulo: Paulus, 1984. 

MARTÍNEZ, P. C. D. Del rechazo de la riqueza a la aparición de un patrimonio 

monastico. Evolución doctrinal de la Iglesia primtiva. Studia historica. Historia 

Antigua, n. 2-3, p. 215-224, 1984-1985. 

PATLAGEAN, E. O pobre. In: CAVALLO, G. (Org.) O homem bizantino. Lisboa: 

Presença, 1998, p. 21-41.  

RAPP, C. Holy bishops in Late Antiquity. Berkeley: University of California Press, 

2005. 

REALE, G. História da filosofia antiga. São Paulo: Loyola, 1994, v. 1. 

SALAMITO, J. M. La christianisation et les nouvelles règles de la vie sociale. In: 

MAYEUR, J. et al. Histoire du Christianisme.  Paris: Desclée, 1995, p. 675-717. t. 2. 

UNTERMAN, A. Dicionário judaico de lendas e tradições.  Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 1992. 

VEYNE, P. L’empire gréco-romain.  Paris: Seuil, 2005. 

WERBLOWSKY, R. J. Z. ; WIGODER, G. The Oxford dictionary of the Jewish religion. 

New York: Oxford University Press, 1997. 

WHITTAKER, C. R. O pobre. In: GIARDINA, A. O homem romano. Lisboa: Presença, 

1992, p. 225-246. 


